
 • december 201918

naar Nederland gekomen. Ik was puur 
theologisch, theoretisch dus eigenlijk, 
opgeleid. En ik sprak wel Arabisch, 
Frans, Engels en Turks, maar geen 
Nederlands. Het was dus wel een uit-
daging om hier mijn plek te vinden. Ik 
had een goede theologische bagage, 
maar theologisch werken als imam is 
heel anders dan het beroep van geeste-
lijk verzorger uitoefenen. Geestelijke 
verzorging als professie was voor mij 
nieuw, maar ook verassend voor veel 
moslims. Natuurlijk, het principe van 
geestelijke ondersteuning bestaat 
overal en in alle godsdiensten, maar 
geestelijke verzorging als beroep is in 
Nederland echt ver ontwikkeld. Ook in 

Hassan Bakir 
trad in 2012 als eerste islamitisch 
geestelijk verzorger in dienst van 
Laurens, een grote zorgorganisatie 
met 26 intramurale locaties en een 
flinke thuiszorgtak in de regio Rot-
terdam. Frans Hoogeveen en Jan 
Booij spraken met hem over islamiti-
sche cultuur en religie, opvattingen 
over familie, ziekte en dood onder 
moslims en zijn eigen rol als islami-
tisch geestelijk verzorger. ‘Ik heb 
geleerd dat generaliseren een grote 
fout is.’

‘Ik ben in 1966 geboren in het Ara-
bische deel van Marokko,’ vertelt 
Hassan, ‘in het uiterste noordoos-

ten, tegen de grens met Algerije. Mijn 
vader is Marokkaan, mijn moeder Alge-
rijnse. Ik studeerde theologie aan het 
International Islamic College in Libië en 
daar ben ik ook gepromoveerd. Mijn spe-
cialisaties zijn islamitische jurispruden-
tie, uitleg van de Koran, tradities van 
profeten en interpretaties van moslimge-
leerden van oorspronkelijke bronnen.’
‘In 2005 ben ik met mijn vrouw, die aan 
dezelfde universiteit heeft gestudeerd, 

vergelijking met buurlanden als Frank-
rijk, België en Engeland.’ 
‘In 2011 werd ik gevraagd onderzoek te 
doen naar de behoefte aan islamitische 
geestelijke verzorging binnen Laurens. 
Voor Laurens lag zo’n verkenning voor 
de hand, gezien de enorme diversiteit 
in culturele en religieuze achtergrond 
van hun bewoners en thuiswonende 
cliënten. In totaal interviewde ik 392 
moslimouderen, zowel binnen de ver-
pleeghuizen van Laurens als in de wij-
ken. Deze ouderen waren afkomstig uit 
allerlei verschillende landen: Marokko, 
Turkije, Suriname, Irak, Somalië en 
Sudan. In juli 2012 was mijn rapport 
klaar en kort daarna werd ik aangeno-
men als geestelijk verzorger bij 
Laurens.’

GENERATIECONFLICT
‘In mijn onderzoek constateerde ik dat 
de behoeften en wensen van moslim-
ouderen vooral neerkomen op twee 
belangrijke punten,’ vertelt Hassan. ‘De 
eerste is een gedeelde identiteit en het 
gevoel tot een groep te behoren in de 
zin van religie, gewoonten en tradities; 
het moslim-zijn is hierin een verbin-

‘Helpen het andere 
perspectief te zien’
Islamitisch geestelijk verzorger Hassan Bakir

IN GESPREK

‘Geestelijke 
verzorging als 
professie was 

voor mij nieuw’





 • december 201920

IN GESPREK

dende factor. De tweede is acceptatie 
van de nieuwe situatie waarin het indi-
vidu zijn gezondheid verliest – en uit-
eindelijk zijn onafhankelijkheid – en 
waarin zijn sociale relaties en familie-
banden onder druk komen te staan, 
verwaarloosd worden of zelfs verbro-
ken. Isolement komt in het algemeen 
in de laatste levensfase sterker naar 
voren, maar de oudere met een migra-
tieachtergrond is daarvoor veel gevoe-
liger dan de oudere die hier is geboren 
en getogen. In de omgeving waarin 
veel moslimouderen zijn opgegroeid, 
hebben mensen een veel hechtere 
familieband en een groter sociaal net-
werk dan in de door individualisme 
gekenmerkte westerse samenleving. 
Ouderen in niet-westerse samenlevin-
gen worden in veel mindere mate 
geconfronteerd met gevoelens van iso-
lement en het is belangrijk dat in ogen-
schouw te nemen als we naar hun situ-
atie híer kijken.’
‘Vanuit die achtergrond hebben veel 
islamitische ouderen de sterke overtui-
ging dat hun kinderen voor hen moeten 
zorgen als zij hulpbehoevend worden. 
Zorg voor je ouders is voor kinderen 
van oudsher zowel een culturele als een 
religieuze plicht. Maar de situatie van 
moslimkinderen hier is anders en dat 
leidt tot wat we het ‘‘zorgplichtdi-
lemma’’ noemen. Er bestaat een echt 
generatieconflict. Veel vaders zeggen 
vaak expliciet dat ze teleurgesteld zijn: 
de daden van hun kinderen zijn verre 
van wat zij van hen hadden verwacht. 
Zij missen het aanzien of ontzag dat zij 
van hun kinderen verwachtten te krij-
gen.’ 
‘Een Marokkaanse man vertelde me 
hoe zijn generatie hun beste jaren op 
het werk had doorgebracht voor hun 
familie en kinderen, met als doel dat zij 
in de toekomst op hen zouden kunnen 
rekenen. ‘‘Maar in dit land hoef je op 
niemands hulp te rekenen,’’ zei hij. 
‘‘Rekenen op je kinderen is ook een 
illusie gebleken.’’ En een oudere Suri-
naamse man zei het heel pijnlijk te vin-
den hoe zijn kinderen hem behandeld 

hadden. ‘‘Het zou beter zijn dat ze mij 
gif hadden gegeven om dood te gaan,’’ 
zei hij, ‘‘dan dat ze mij hier in het ver-
pleeghuis hebben weggegooid.’’’ 

SOCIALE CONTROLE
‘Opname in een verpleeghuis is nog 
steeds een groot dilemma voor mos-
lims,’ vervolgt Hassan. ‘Als de verzor-
ging thuis kan plaatsvinden, is dat voor 
hen de ideale keuze en wanneer dit echt 
niet kan, legt dat een grote druk op de 
familie. Enerzijds vanwege de eerder 
genoemde religieuze en culturele plicht 
om voor je ouders te zorgen en ander-
zijds vanwege de sterke sociale con-
trole die er op dit punt in de moslimge-
meenschap bestaat. Men kijkt scherp 
naar wat de omgeving ervan vindt.’
‘Is verpleeghuisopname eenmaal een 
feit, dan kunnen kinderen hun schuld-
gevoelens over het gebeurde omzetten 
in intensief meehelpen in de zorg. Niet 
alleen om deze gevoelens te lenigen, 
maar ook om familie, buren en vrienden 
te laten zien dat zij ‘‘toch’’ goede kinde-
ren zijn. Die druk is heel groot. En het 
gaat daarbij dus niet alleen om de religi-
euze vrees iets verkeerds te doen, maar 
ook om de vrees voor en de schaamte 
over de reactie van de buitenwereld. Je 
loopt het risico buitengesloten te wor-
den en die druk maakt kinderen die 
door de omstandigheden geen andere 
keuze hebben dan hun vader of moeder 
te laten opnemen, extreem kwetsbaar 
en gevoelig. Een fout van professionals 
op de afdeling kan dan een sterke reac-

tie teweegbrengen: ‘‘Je hebt niets 
gedaan voor mijn vader, hoe kan dat?!’’ 
Voor zo’n reactie heb ik begrip, het is 
een soort compensatie, ze voelen zich 
schuldig.’

ZIEKTE EN DOOD
‘Moslimouderen en hun familie zeiden 
in mijn onderzoek behoeften van soci-
ale, culturele en religieuze aard te heb-
ben,’ vertelt Hassan. ‘Zo wenst meer 
dan negentig procent met mensen te 
wonen van dezelfde afkomst. Verder is 
er behoefte aan een ruimte om familie-
bezoek te ontvangen en wil men boeken 
kunnen lezen en televisieprogramma’s 
kunnen zien in de taal van het land van 
herkomst. De wens om moskeeën en 
cultureel belangrijke ontspannings-
plaatsen te kunnen bezoeken is alge-
meen. Vrouwen wensen zonder uitzon-
dering door vrouwen te worden 
verzorgd en de meeste mannen hebben 
eveneens de wens om verzorgd te wor-
den door iemand van hun eigen sekse. 
Dit komt door islamitische en/of cultu-
rele omgangsvormen tussen mannen en 
vrouwen. Aanraking tussen personen 
van het andere geslacht kent meer gren-
zen dan aanraking tussen personen van 
hetzelfde geslacht. In de praktijk komt 
het wel voor dat moslims zich laten 
behandelen door bijvoorbeeld een arts 
van het andere geslacht, maar dat is dan 
volgens het principe ‘‘nood breekt wet’’.’
‘Ook in de terminale fase hebben mos-
lims heel uitgesproken wensen,’ ver-
volgt Hassan. ‘Bij overlijden zijn er 
bepaalde rituelen die moeten worden 
uitgevoerd, zoals het wassen van het 
lijk en het omwikkelen van de lijk-
wade. Hierna wordt er door de 
gemeenschap een overlijdensgebed 
gelezen. Moslims geloven dat alles van 
Allah komt: het goede, het kwade, 
gezondheid, ziekte en dood. Als zich 
een ziekte voordoet, hebben moslims 
de plicht om genezing en behandeling 
te zoeken. Allah de Allermachtigste 
heeft de ziekte én het medicijn 
geschapen, dus ga op zoek naar 
genezing. De dood is geen 

‘In de islam is 
eerlijkheid 

belangrijk. De 
patiënt heeft het 
recht zijn diag-
nose te weten’



december 2019 •    21

vaak uitleggen dat ziekte overal van-
daan kan komen en dat profeten ook 
ziek zijn geworden.’

‘ALS HET NODIG IS, KOM IK’
‘Ik heb geleerd dat generaliseren een 
grote fout is. Ook al hebben we veel 
gemeenschappelijk als moslims, er zijn 
en blijven grote verschillen tussen indi-
viduen. En ook bij ons wordt wel eens 
gezegd: ‘‘Nederlanders zorgen niet voor 
hun ouders.’’ Maar dat is net zo kort 
door de bocht als generaliserende 
opmerkingen over moslims. Want ik 
ken veel Nederlandse kinderen die 
intensief voor hun ouders zorgen.’
‘Bij dit alles wil ik ervoor waken mezelf 
niet te verliezen. Te blijven kijken naar 
de ander en wat die nodig heeft. Zo 
begeleidde ik een Turkse vrouw die ern-
stige COPD had. De dokters hadden 
haar geadviseerd te stoppen met de 
behandeling en verder te gaan met 
alleen palliatie. Die vrouw was gelovig, 
maar niet praktizerend en wilde door-
behandeld worden. Totdat ze echt niet 
meer kon. We hebben vele goede 
gesprekken gevoerd en op een zeker 
moment zei ze: ‘‘Het spijt me, Hassan, ik 
weet dat het niet mag, maar ik wil 
euthanasie. Ik kan echt niet meer. Ga jij 
met mij mee naar het ziekenhuis?’’ Dat 
was voor mij een groot dilemma. Ik heb 
diep nagedacht, en toen gezegd: ‘‘Ja, als 
het nodig is, kom ik.’’ Niet om mee te 
beslissen, maar om te begrijpen, te luis-
teren en te ondersteunen.’  

TEKST FRANS HOOGEVEEN EN JAN BOOIJ

BEELD VINCENT BOON

Frans Hoogeveen is hoofdredacteur van Denk-

beeld en zelfstandig gevestigd specialist demen-

tiezorg (www.franshoogeveen.com).

Jan Booij is eigenaar van een adviesbureau in 

de publieke sector (www.janbooij.nl). Eerder was 

hij onder meer directeur van verpleeg- en ver-

zorgingshuizen in het centrum van Den Haag.

Het rapport De behoefte aan Islamitische geestelijke 

verzorging binnen Laurens (2012) van Hassan Bakir 

is op te vragen bij de auteur: h.bakir@razis.nl.

 Hassan Bakir: ‘Dat was voor mij 

een groot dilemma. Ik heb diep 

nagedacht, en toen gezegd: ‘‘Ja, als 

het nodig is, kom ik.’’’

eindbestemming, pas daarna begint het 
eeuwige leven. Moslims willen helder 
zijn in de laatste fase van hun leven, 
om dicht bij Allah te zijn, te bidden en 
de geloofsbelijdenis te kunnen 
uitspreken, bij familie te zijn en zich 
met naasten te kunnen verzoenen of 
hen om vergeving te kunnen vragen.’
‘Deze visie kan ook bepalend zijn voor 
hoe de familie reageert wanneer een 
bewoner in de terminale fase verkeert,’ 
aldus Hassan. ‘Zo heb ik een aantal 
keren van families het verzoek gekre-
gen om de terminale patiënt niet te 
vertellen dat hij binnen twee of drie 
weken zou gaan sterven. ‘‘Alstublieft, 
zegt u het niet tegen mijn vader. Ont-
neem hem niet de hoop!’’ vragen ze mij 
dan. En hoewel ik dat verzoek begrijp 
en respecteer, is mijn antwoord dan 
toch dat je vanuit het geloof eerlijk 
moet zijn, dat je iemand ook de kans 
moet geven zich te verzoenen met 
anderen; misschien is er nog iets dat 
iemand kwijt wil. De profeet Moham-
med (vzmh) heeft ons geadviseerd 
voorbereid te zijn op de nacht, op de 
dood. Dat betekent dat je echt klaar 
moet zijn en alles moet kunnen bespre-
ken. In de islam is eerlijkheid belang-
rijk. De patiënt heeft het recht zijn 
diagnose te weten, anders kan hij zich 

niet voorbereiden op de dood. Maar ik 
begrijp natuurlijk dat familie zo rea-
geert vanuit liefde en de wil hun 
geliefde te beschermen.’ 

ACTIEF LUISTEREN
We vragen Hassan wat het verschil is 
tussen een imam en een islamitisch 
geestelijk verzorger. 
‘Een imam is een begeleider in de con-
text van de religie. Van rituelen, maar 
ook van kennis. Hij wordt geraad-
pleegd over wat wel of niet mag vol-
gens het geloof, over sociale zaken of 
familiezaken, bijvoorbeeld met betrek-
king tot trouwen en scheiden. Ook op 
een geestelijk verzorger komen allerlei 
vragen af, maar de kern van het ver-
schil tussen beiden ligt eigenlijk in de 
vaardigheden die zij moeten hebben, 
de positie die zij innemen. Een imam is 
een leraar, een geestelijk verzorger 
iemand die naast je gaat staan. Hij 
moet vooral luisteren, actief luisteren, 
om de gesprekspartner te begrijpen en 
deze te helpen het andere perspectief 
te zien. Want als iemand zich in een 
moeilijk situatie bevindt, dan ziet hij 
soms geen perspectief meer.’
‘Zo is dementie binnen de islamitische 
gemeenschap een gevoelig onderwerp, 
vaak begrijpt men niet wat er aan de 
hand is. Mensen denken dat de ziekte 
een bestraffing is voor iets wat ze fout 
hebben gedaan en schamen zich daar-
voor. Of men denkt dat iemand gek 
geworden is. Dan kijk ik eerst naar het 
referentiekader van mijn gesprekspart-
ner. Is hij Marokkaan, Turk, sjiiet of 
soenniet? Wat zijn in die traditie de 
bronnen, concepten, visies? Dan kan ik 

http://www.franshoogeveen.com
http://www.janbooij.nl
mailto:h.bakir@razis.nl

