‘Helpen het andere
perspectief te zien

Islamitisch geestelijk verzorger Hassan Bakir

Hassan Bakir

trad in 2012 als eerste islamitisch
geestelijk verzorger in dienst van
Laurens, een grote zorgorganisatie
met 26 intramurale locaties en een
flinke thuiszorgtak in de regio Rot-
terdam. Frans Hoogeveen en Jan
Booij spraken met hem over islamiti-
sche cultuur en religie, opvattingen
over familie, ziekte en dood onder
moslims en zijn eigen rol als islami-
tisch geestelijk verzorger. ‘Ik heb
geleerd dat generaliseren een grote
fout is.’

bische deel van Marokko,’ vertelt

Hassan, ‘in het uiterste noordoos-
ten, tegen de grens met Algerije. Mijn
vader is Marokkaan, mijn moeder Alge-
rijnse. Ik studeerde theologie aan het
International Islamic College in Libi€ en
daar ben ik ook gepromoveerd. Mijn spe-
cialisaties zijn islamitische jurispruden-
tie, uitleg van de Koran, tradities van
profeten en interpretaties van moslimge-
leerden van oorspronkelijke bronnen.’
‘In 2005 ben ik met mijn vrouw, die aan
dezelfde universiteit heeft gestudeerd,

‘ Ik ben in 1966 geboren in het Ara-

18 | Denkbeeld - december 2019

naar Nederland gekomen. Ik was puur
theologisch, theoretisch dus eigenlijk,
opgeleid. En ik sprak wel Arabisch,
Frans, Engels en Turks, maar geen
Nederlands. Het was dus wel een uit-
daging om hier mijn plek te vinden. Ik
had een goede theologische bagage,
maar theologisch werken als imam is
heel anders dan het beroep van geeste-
lijk verzorger uitoefenen. Geestelijke
verzorging als professie was voor mij
nieuw, maar ook verassend voor veel
moslims. Natuurlijk, het principe van
geestelijke ondersteuning bestaat
overal en in alle godsdiensten, maar
geestelijke verzorging als beroep is in
Nederland echt ver ontwikkeld. Ook in

‘Geestelijke
verzorging als
professie was

voor mij nieuw’

vergelijking met buurlanden als Frank-
rijk, Belgié en Engeland.’

‘In 2011 werd ik gevraagd onderzoek te
doen naar de behoefte aan islamitische
geestelijke verzorging binnen Laurens.
Voor Laurens lag zo'n verkenning voor
de hand, gezien de enorme diversiteit
in culturele en religieuze achtergrond
van hun bewoners en thuiswonende
cliénten. In totaal interviewde ik 392
moslimouderen, zowel binnen de ver-
pleeghuizen van Laurens als in de wij-
ken. Deze ouderen waren afkomstig uit
allerlei verschillende landen: Marokko,
Turkije, Suriname, Irak, Somalié en
Sudan. In juli 2012 was mijn rapport
klaar en kort daarna werd ik aangeno-
men als geestelijk verzorger bij
Laurens.’

GENERATIECONFLICT

‘In mijn onderzoek constateerde ik dat
de behoeften en wensen van moslim-
ouderen vooral neerkomen op twee
belangrijke punten,’ vertelt Hassan. ‘De
eerste is een gedeelde identiteit en het
gevoel tot een groep te behoren in de

zin van religie, gewoonten en tradities;
het moslim-zijn is hierin een verbin- >



%\\\m

¥
2
BTG A STV L (A aVa ey rgﬁﬂnﬂﬂﬁ




dende factor. De tweede is acceptatie
van de nieuwe situatie waarin het indi-
vidu zijn gezondheid verliest — en uit-
eindelijk zijn onafhankelijkheid — en
waarin zijn sociale relaties en familie-
banden onder druk komen te staan,
verwaarloosd worden of zelfs verbro-
ken. Isolement komt in het algemeen
in de laatste levensfase sterker naar
voren, maar de oudere met een migra-
tieachtergrond is daarvoor veel gevoe-
liger dan de oudere die hier is geboren
en getogen. In de omgeving waarin
veel moslimouderen zijn opgegroeid,
hebben mensen een veel hechtere
familieband en een groter sociaal net-
werk dan in de door individualisme
gekenmerkte westerse samenleving.
Ouderen in niet-westerse samenlevin-
gen worden in veel mindere mate
geconfronteerd met gevoelens van iso-
lement en het is belangrijk dat in ogen-
schouw te nemen als we naar hun situ-
atie hier kijken.’

‘Vanuit die achtergrond hebben veel
islamitische ouderen de sterke overtui-
ging dat hun kinderen voor hen moeten
zorgen als zij hulpbehoevend worden.
Zorg voor je ouders is voor kinderen
van oudsher zowel een culturele als een
religieuze plicht. Maar de situatie van
moslimkinderen hier is anders en dat
leidt tot wat we het “zorgplichtdi-
lemma” noemen. Er bestaat een echt
generatieconflict. Veel vaders zeggen
vaak expliciet dat ze teleurgesteld zijn:
de daden van hun kinderen zijn verre
van wat zij van hen hadden verwacht.
Zij missen het aanzien of ontzag dat zij
van hun kinderen verwachtten te krij-
gen.’

‘Een Marokkaanse man vertelde me
hoe zijn generatie hun beste jaren op
het werk had doorgebracht voor hun
familie en kinderen, met als doel dat zij
in de toekomst op hen zouden kunnen
rekenen. “Maar in dit land hoef je op
niemands hulp te rekenen,” zei hij.
“Rekenen op je kinderen is ook een
illusie gebleken.” En een oudere Suri-
naamse man zei het heel pijnlijk te vin-
den hoe zijn kinderen hem behandeld

20 | Denkbeeld - december 2019

hadden. “Het zou beter zijn dat ze mij

gif hadden gegeven om dood te gaan,”
zei hij, “dan dat ze mij hier in het ver-

pleeghuis hebben weggegooid.”

SOCIALE CONTROLE

‘Opname in een verpleeghuis is nog
steeds een groot dilemma voor mos-
lims,” vervolgt Hassan. ‘Als de verzor-
ging thuis kan plaatsvinden, is dat voor
hen de ideale keuze en wanneer dit echt
niet kan, legt dat een grote druk op de
familie. Enerzijds vanwege de eerder
genoemde religieuze en culturele plicht
om voor je ouders te zorgen en ander-
zijds vanwege de sterke sociale con-
trole die er op dit punt in de moslimge-
meenschap bestaat. Men kijkt scherp
naar wat de omgeving ervan vindt.’

‘Is verpleeghuisopname eenmaal een
feit, dan kunnen kinderen hun schuld-
gevoelens over het gebeurde omzetten
in intensief meehelpen in de zorg. Niet
alleen om deze gevoelens te lenigen,
maar ook om familie, buren en vrienden
te laten zien dat zij “toch” goede kinde-
ren zijn. Die druk is heel groot. En het
gaat daarbij dus niet alleen om de religi-
euze vrees iets verkeerds te doen, maar
ook om de vrees voor en de schaamte
over de reactie van de buitenwereld. Je
loopt het risico buitengesloten te wor-
den en die druk maakt kinderen die
door de omstandigheden geen andere
keuze hebben dan hun vader of moeder
te laten opnemen, extreem kwetsbaar
en gevoelig. Een fout van professionals
op de afdeling kan dan een sterke reac-

‘In de islam is
eerlijkheid
belangrijk. De
patiént heeft het
recht zijn diag-
nose te weten’

tie teweegbrengen: “Je hebt niets
gedaan voor mijn vader, hoe kan dat?!”
Voor zo'n reactie heb ik begrip, het is
een soort compensatie, ze voelen zich
schuldig.’

ZIEKTE EN DOOD

‘Moslimouderen en hun familie zeiden
in mijn onderzoek behoeften van soci-
ale, culturele en religieuze aard te heb-
ben,’ vertelt Hassan. Zo wenst meer
dan negentig procent met mensen te
wonen van dezelfde afkomst. Verder is
er behoefte aan een ruimte om familie-
bezoek te ontvangen en wil men boeken
kunnen lezen en televisieprogramma’s
kunnen zien in de taal van het land van
herkomst. De wens om moskeeén en
cultureel belangrijke ontspannings-
plaatsen te kunnen bezoeken is alge-
meen. Vrouwen wensen zonder uitzon-
dering door vrouwen te worden
verzorgd en de meeste mannen hebben
eveneens de wens om verzorgd te wor-
den door iemand van hun eigen sekse.
Dit komt door islamitische en/of cultu-
rele omgangsvormen tussen mannen en
vrouwen. Aanraking tussen personen
van het andere geslacht kent meer gren-
zen dan aanraking tussen personen van
hetzelfde geslacht. In de praktijk komt
het wel voor dat moslims zich laten
behandelen door bijvoorbeeld een arts
van het andere geslacht, maar dat is dan
volgens het principe “nood breekt wet”.’
‘Ook in de terminale fase hebben mos-
lims heel uitgesproken wensen,’ ver-
volgt Hassan. ‘Bij overlijden zijn er
bepaalde rituelen die moeten worden
uitgevoerd, zoals het wassen van het
lijk en het omwikkelen van de lijk-
wade. Hierna wordt er door de
gemeenschap een overlijdensgebed
gelezen. Moslims geloven dat alles van
Allah komt: het goede, het kwade,
gezondheid, ziekte en dood. Als zich
een ziekte voordoet, hebben moslims
de plicht om genezing en behandeling
te zoeken. Allah de Allermachtigste
heeft de ziekte én het medicijn
geschapen, dus ga op zoek naar
genezing. De dood is geen



eindbestemming, pas daarna begint het

eeuwige leven. Moslims willen helder
zijn in de laatste fase van hun leven,
om dicht bij Allah te zijn, te bidden en
de geloofsbelijdenis te kunnen
uitspreken, bij familie te zijn en zich
met naasten te kunnen verzoenen of
hen om vergeving te kunnen vragen.’
‘Deze visie kan ook bepalend zijn voor
hoe de familie reageert wanneer een

bewoner in de terminale fase verkeert,” :

aldus Hassan. ‘Zo heb ik een aantal
keren van families het verzoek gekre-
gen om de terminale patiént niet te
vertellen dat hij binnen twee of drie
weken zou gaan sterven. “Alstublieft,
zegt u het niet tegen mijn vader. Ont-
neem hem niet de hoop!” vragen ze mij
dan. En hoewel ik dat verzoek begrijp
en respecteer, is mijn antwoord dan
toch dat je vanuit het geloof eerlijk
moet zijn, dat je iemand ook de kans
moet geven zich te verzoenen met
anderen; misschien is er nog iets dat
iemand kwijt wil. De profeet Moham-
med (vzmh) heeft ons geadviseerd
voorbereid te zijn op de nacht, op de
dood. Dat betekent dat je echt klaar

moet zijn en alles moet kunnen bespre-

ken. In de islam is eerlijkheid belang-
rijk. De patiént heeft het recht zijn
diagnose te weten, anders kan hij zich

< Hassan Bakir:'Dat was voor mij
een groot dilemma. Ik heb diep
nagedacht, en toen gezegd:“Ja, als
het nodig is, kom ik

niet voorbereiden op de dood. Maar ik
begrijp natuurlijk dat familie zo rea-
geert vanuit liefde en de wil hun
geliefde te beschermen.’

ACTIEF LUISTEREN

We vragen Hassan wat het verschil is
tussen een imam en een islamitisch
geestelijk verzorger.

‘Een imam is een begeleider in de con-
text van de religie. Van rituelen, maar
ook van kennis. Hij wordt geraad-
pleegd over wat wel of niet mag vol-
gens het geloof, over sociale zaken of
familiezaken, bijvoorbeeld met betrek-
king tot trouwen en scheiden. Ook op
een geestelijk verzorger komen allerlei
vragen af, maar de kern van het ver-
schil tussen beiden ligt eigenlijk in de
vaardigheden die zij moeten hebben,
de positie die zij innemen. Een imam is
een leraar, een geestelijk verzorger
iemand die naast je gaat staan. Hij
moet vooral luisteren, actief luisteren,
om de gesprekspartner te begrijpen en
deze te helpen het andere perspectief
te zien. Want als iemand zich in een
moeilijk situatie bevindt, dan ziet hij
soms geen perspectief meer.’

‘Zo is dementie binnen de islamitische
gemeenschap een gevoelig onderwerp,
vaak begrijpt men niet wat er aan de
hand is. Mensen denken dat de ziekte
een bestraffing is voor iets wat ze fout
hebben gedaan en schamen zich daar-
voor. Of men denkt dat iemand gek
geworden is. Dan kijk ik eerst naar het
referentiekader van mijn gesprekspart-
ner. Is hij Marokkaan, Turk, sjiiet of
soenniet? Wat zijn in die traditie de
bronnen, concepten, visies? Dan kan ik

vaak uitleggen dat ziekte overal van-
daan kan komen en dat profeten ook
ziek zijn geworden.’

‘ALS HET NODIG IS, KOM IK’

‘Tk heb geleerd dat generaliseren een
grote fout is. Ook al hebben we veel
gemeenschappelijk als moslims, er zijn
en blijven grote verschillen tussen indi-
viduen. En ook bij ons wordt wel eens
gezegd: “Nederlanders zorgen niet voor
hun ouders.” Maar dat is net zo kort
door de bocht als generaliserende
opmerkingen over moslims. Want ik
ken veel Nederlandse kinderen die
intensief voor hun ouders zorgen.’

‘Bij dit alles wil ik ervoor waken mezelf
niet te verliezen. Te blijven kijken naar
de ander en wat die nodig heeft. Zo
begeleidde ik een Turkse vrouw die ern-
stige COPD had. De dokters hadden
haar geadviseerd te stoppen met de
behandeling en verder te gaan met
alleen palliatie. Die vrouw was gelovig,
maar niet praktizerend en wilde door-
behandeld worden. Totdat ze echt niet
meer kon. We hebben vele goede
gesprekken gevoerd en op een zeker
moment zei ze: “Het spijt me, Hassan, ik
weet dat het niet mag, maar ik wil
euthanasie. Ik kan echt niet meer. Ga jij
met mij mee naar het ziekenhuis?” Dat
was voor mij een groot dilemma. Ik heb
diep nagedacht, en toen gezegd: “Ja, als
het nodig is, kom ik.” Niet om mee te
beslissen, maar om te begrijpen, te luis-
teren en te ondersteunen.’ 4

TEKST FRANS HOOGEVEEN EN JAN BOOUJ
BEELD VINCENT BOON

Frans Hoogeveen is hoofdredacteur van Denk-
beeld en zelfstandig gevestigd specialist demen-
tiezorg (www.franshoogeveen.com).

Jan Booij is eigenaar van een adviesbureau in
de publieke sector (www.janbooij.nl). Eerder was
hij onder meer directeur van verpleeg- en ver-
zorgingshuizen in het centrum van Den Haag.

Het rapport De behoefte aan Islamitische geestelijke
verzorging binnen Laurens (2012) van Hassan Bakir
is op te vragen bij de auteur: h.bakir@razis.nl.

december 2019 - Denkbeeld | 21


http://www.franshoogeveen.com
http://www.janbooij.nl
mailto:h.bakir@razis.nl

